# Pesquisa com o cotidiano

Carlos Eduardo Ferraço (PPGE/CE/UFES)

## Introdução

O texto em questão é uma tentativa de discursar sobre a pesquisa "com" o cotidiano. Ao contrário da intenção de fechar a questão com uma proposta sistemática, nosso interesse reside na idéia de provocar uma *abertura* para a reflexão e o debate sobre o cotidiano e a pesquisa com o cotidiano.



Para tanto, tomamos como referência pesquisas por nós desenvolvidas em escolas públicas do Espírito Santo no decorrer dos anos de 1999 a 2004<sup>1</sup>, que envolveram diferentes

sujeitos que praticam (Certeau) as escolas.

Desse modo, um primeiro aspecto que destacamos está no fato de *consideramos como* sujeitos das pesquisas com o cotidiano todos aqueles que, de modo mais visível ou mais sutil, deixam suas marcas nesse cotidiano, isto é, os sujeitos das pesquisas com o cotidiano são: alunos<sup>2</sup>, professoras, mães, vigias, serventes e tantos outros que "vivem" as escolas<sup>3</sup>.

O objetivo principal das pesquisas foi desencadear, junto a esses sujeitos, processos de intervenção nos "currículos" e na "formação continuada", a partir das *redes de saberesfazeres* (Alves), tecidas e partilhadas entre eles. Nossas andanças pelas escolas nos têm proporcionado inúmeras possibilidades de trabalho com "diferenças culturais" (Bhabha) que expressam a complexidade (Morin) dos *fazeressaberes* cotidianos.







<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>O texto condensa discussões das pesquisas "Currículo e formação de educadores" e "Pensando os currículos prescritos e a formação continuada de educadores do ensino fundamental a partir dos currículos reais", por nós realizadas em escolas públicas da Rede Estadual do Espírito Santo e das Redes Municipais de Cariacica, Ecoporanga, Jaguaré, São Mateus, Vargem Alta e Vitória, localizadas no referido Estado.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usaremos, alternadamente, os gêneros masculino e feminino.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> No decorrer do texto voltaremos a falar dos/nos sujeitos das escolas.

Assim, com nossas pesquisas, buscamos escutar os sujeitos das escolas para, a partir dessa escuta e *com* eles, fortalecer processos contra-hegemônicos de políticas educacionais cotidianas, como nos sugere Santos (2000), voltadas para a "formação continuada" e o "currículo", tendo como protagonistas os *sujeitos que praticam a realidade* (Certeau).

Com isso, no que se refere à formação continuada, estivemos interessados nos processos cotidianos dessa formação que burlavam o planejamento sistemático e que aconteciam em diferentes *espaçostempos* das escolas.









Nesse sentido, nos valemos de Monteiro<sup>4</sup> (2002:33-35) quando defende que,

A interatividade e dialogia entre professoras consolidam suas 'praticassaberes', configurando os 'espaçostempos' de formação mútua e continuada. [...] Principalmente no cotidiano das relações e dos fazeres pedagógicos é que se vai investigar o verdadeiro sentido da práxis da professora e de sua conseqüente formação cotidiana. Não mais o protótipo pronto e acabado, mas a reflexão acerca da prática cotidiana, buscando instaurar essa professora que se torna uma pesquisadora de sua própria prática, quando exercita o processo de reflexão-na-ação, mas ultrapassa esse conceito e parte para uma procura incessante da significação social e cultural de sua prática no fazer cotidiano, numa busca permanente de uma ação político-emencipatória. [...] Pensar a formação continuada

2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jane Margarida N. B. e Monteiro foi uma das orientandas do mestrado que desenvolveram suas dissertações em meio às nossas pesquisas e com foco no cotidiano.

da professora nessas lógicas do cotidiano implica repensar a noção de espaço e de tempo dos saberes desses profissionais; assumir as multiplicidades de linguagens, valores e lógicas enredadas nesse universo cotidiano; participar da complexidade dinâmica da realidade vivida nesses espaçostempos dos professores, assumir as conexões estabelecidas por esses nós produzidos nessa rede de significados; e sobretudo, buscar novas formas de interação com esses sujeitos que produzem a sua própria pesquisa, às vezes solitariamente, às vezes de forma compartilhada, para, na inserção dessa realidade, valorizar os que inventam o cotidiano nosso de cada dia.







No que diz respeito ao currículo, nosso interesse esteve voltado para o que alguns autores chamam de currículo *praticado* (Oliveira), ou currículo *realizado* (Ferraço), ou ainda, currículo *real*, como é o caso de Sacristán (1995:86) ao afirmar que,

Uma análise refinada da realidade escolar e das práticas cotidianas torna claro que aquilo que os alunos aprendem no contexto escolar - e aquilo que deixam de aprender - é mais amplo que a acepção de currículo como especificação de temas e conteúdos de todo tipo. Isto é, o currículo real é mais amplo do que qualquer 'documento' no qual se reflitam os objetivos e planos que temos. Na situação escolar se aprendem mais coisas, dependendo da experiência de interação entre alunos e professores, ou entre os próprios [...] dependendo das atividades concretas desenvolvidas. Por isso se diz que o currículo real, na prática, é a conseqüência de se viver uma experiência e um ambiente prolongado que propõem - impõem - todo um sistema de comportamento e de valores, e não apenas de conteúdos de conhecimentos, a assimilar. Essa é a razão pela qual aquele primeiro significado de currículo como documento ou plano explícito se desloca para um outro, que considere a experiência real do aluno na situação de escolarização.



Em nossas análises, currículo não se reduz à declaração de áreas, conteúdos e metodologias mas, como diz Sacristán (1995:86), pressupõe "a soma de todo tipo de aprendizagens e de ausências que os alunos obtêm como conseqüência de estarem sendo escolarizados". Pensar os currículos de uma escola

implica, então, viver seu cotidiano, o que inclui, além do que é formal, e tradicionalmente estudado, toda a dinâmica das relações estabelecidas. Sacristán (1995), ao destacar Stenhouse (1984:27), assume que,

Uma coisa é o currículo considerado como uma intenção, um plano ou uma prescrição que explica o que desejaríamos que ocorresse nas escolas e outra o que existe nelas, o que realmente ocorre em seu interior. O currículo tem que ser entendido como cultura real que surge de uma série de processos, mais que como objeto delimitado e estático que se pode planejar e depois implantar.

Ao discutir os currículos praticados no cotidiano Oliveira (2003:68) observa que,

É com Certeau que vamos, mais uma vez, buscar a compreensão das formas de criação de alternativas curriculares, tentando evidenciar as 'artes de fazer' daqueles a quem foi reservado o lugar da reprodução. [...] O cotidiano [...] aparece como espaço privilegiado de produção curricular, para além do previsto nas propostas oficiais.







Por último, também partimos da idéia que a formação continuada e os currículos praticados são processos cotidianos intrinsecamente enredados, que se determinam mutuamente, não havendo como diferenciá-los, pensá-los de forma isolada, em meio às tessituras e partilhas das redes cotidianas de *saberesfazeres*.

De modo mais amplo, e aí se coloca uma outra questão de fundo para nós, cada vez tem sido mais difícil, nas redes cotidianas tecidas pelos sujeitos das escolas, identificar com nomes, (tais como, currículo, planejamento, avaliação, ensino, aprendizagem...), o que acontece nas escolas. Se nos cursos de formação essas palavras implicam em teorias, em autores que escrevem e publicam livros sobre esses temas, nas redes cotidianas essas palavras perdem seu poder de objetividade para identificar esta ou aquela situação. Ou seja, quando pensamos com o cotidiano das escolas encontramos dificuldades em responder quando é que acontece, por exemplo, o planejamento, a avaliação, a aprendizagem, o ensino, entre outras tantas questões. De fato, se nos situamos em meio às redes cotidianas

das escolas, e com os sujeitos, a resposta para essas questões é uma só: acontece tudo ao mesmo tempo e com todos!



### Que estamos chamando de cotidiano e de pesquisa com o cotidiano?

Uma questão de fundo que se coloca em nossos estudos é o que estamos entendendo por cotidiano e, por efeito, o que significa a idéia de pesquisa com o cotidiano. Assim, em nossas leituras temos tentado problematizar as discussões dos autores que se dedicam ao estudo do cotidiano<sup>5</sup>, no sentido de trazer à cena não a condição de adoção de categorias e/ou estruturas de análise mas, pelo contrário, a tentativa de pensar o cotidiano e a pesquisa com o cotidiano a partir de outras possibilidades. Como tenho defendido (2003: 162)

De modo geral, uma metodologia de análise "a priori" nega a possibilidade do "com", do "fazer junto". Resulta em uma metodologia que antecede, que pensa antes o que poderá acontecer. Possível, mas não passa de previsões, como as do tempo...

A identificação objetiva de "categorias" e/ou "temas" de análise dos cotidianos só é possível, só tem sentido em estudos e pesquisas "sobre" os cotidianos. Pesquisar "sobre" traz a marca da separação entre sujeito e objeto. Traz a possibilidade de identificarmos o cotidiano como objeto em si, fora daquele que o estuda, que o pensa ao se pensar. Traz a marca do singular, do identificável em sua condição de objeto.

Pesquisar "sobre" aponta a lógica da diferença, do controle. Resulta no sujeito que domina, ou crê dominar, o objeto. Um "sobre" o outro, que "encobre", que se coloca "por cima" do outro sem entrar nele, sem o "habitar". Pesquisar "sobre" sugere a intenção de poder falar do outro a partir do outro, isentando-nos desse outro, colocando-nos separado desse outro.

De fato, temos em conta que, qualquer tentativa de sistematização de um conceito de cotidiano implica, fatalmente, em seu engessamento. E aí está nosso maior desafio: qual a legitimidade no uso de estruturas para falar de algo que é efêmero, incontrolável, caótico e imprevisível? Qual o sentido em extrair conceitos, atribuir classificações, estabelecer relações hierárquicas, propor estruturas conceituais ao permanente devir cotidiano?



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nossas leituras têm percorrido diferentes autores que têm se dedicado à questão do cotidiano, entre os quais destacamos: Agnes Heller, Boaventura de Sousa Santos, Georg Lukács, Henri Lefebvre, Inês Barbosa de Oliveira, Joanir Gomes de Azevedo, José Machado Pais, Maria Teresa Esteban, Michel de Certeau, Nilda Alves, Paulo Sgarbi e Regina Leite Garcia.

6

Se conceitos, categorias e estruturas se mostram como elementos operacionais nas pesquisas sobre a vida cotidiana, isto é, facilitam nossas análises e evocam um certo ar de academia, penso que acabamos pagando um preço alto por isso à medida que nossas análises ficam confinadas aos limites que essas alternativas metodológicas nos impõem.

Então, como escapar do aprisionamento teórico das categorias ou das estruturas em nossas pesquisas? Como superar o engessamento da vida cotidiana em nossos textos? Não tenho respostas fechadas para essas questões. As pistas que tenho tentado seguir têm emergido de nossas andanças pelas escolas. Logo, são conseqüências de nossas conversas, de nossas ações com os sujeitos cotidianos das escolas.









Um primeiro aspecto que temos tentado pensar se coloca na própria condição da vida vivida no cotidiano. Assim, ao invés de um sistema formal e a priori de categorias, conceitos, estruturas, classificações, ou outras formas de regulação, de ordenação exterior à vida cotidiana; temos considerado a possibilidade de pensar o cotidiano como redes de *fazeressaberes* tecidas pelos sujeitos cotidianos.

Assim como as redes de *saberesfazeres* não se limitam ao território das escolas, também os sujeitos que as tecem não se reduzem aos sujeitos que lá estão por ocasião da realização das pesquisas. Como já dito, estamos considerando como sujeitos potenciais de

nossas pesquisas todos aqueles que, de forma mais ou menos direta, estão envolvidos na tessitura e partilha das redes cotidianas.











Outro aspecto a ser destacado tem por objetivo descaracterizar a idéia de redes de fazeressaberes como algo que acontece no cotidiano, como uma dada característica ou propriedade do cotidiano. Consideramos como sendo cotidiano o próprio movimento de tessitura e partilha dessas redes. As redes não estão no cotidiano. Elas são o cotidiano!

Com isso, assumimos que qualquer tentativa de análise, discussão, pesquisa ou estudo com o cotidiano só se legitima, só se sustenta enquanto possibilidade de algo pertinente, algo que tem sentido para a vida cotidiana, se acontecer com as pessoas que praticam esse cotidiano e, sobretudo, a partir das questões e/ou temas que se colocam como pertinentes às redes cotidianas. Isto posto, precisamos considerar então que os sujeitos cotidianos, mais do que objetos de nossas análises são, de fato, também protagonistas, também autores de nossas pesquisas. Como defendi em outra ocasião (2003: 168),

Uma das coisas que temos aprendido e tentado garantir em nossos estudos "com" os cotidianos escolares é assumir os sujeitos cotidianos não só como sujeitos da pesquisa, mas também como nossos autoresautoras, reconhecidos em seus discursos, do mesmo modo como assumimos Najmanovich, Alves, Garcia, Certeau, Giard, Santos, Ginsburg, Oliveira, Esteban, Lefebvre... ou seja, os textos e discursos elaborados e compartilhados por esses sujeitos cotidianos da pesquisa precisam ser pensados não como citações e/ou exemplos dos discursos das

autorasautores que estudamos nas academias, mas como discursos tão necessários, legítimos e importantes quanto estes.

Se consideramos a importância de dialogarmos com autores como Lefebvre, Garcia, Alves, Certeau, entre outrosoutras, também precisamos considerar a importância de esse diálogo ser ampliado, envolvendo aqueles que vivem, convivem, inventam, usam, praticam, habitam, ocupam, estão nesses cotidianos. Isso, não por uma questão de "boa vontade" ou "gratidão", mas por uma condição de as pesquisas "com" os cotidianos não se tornarem estéreis, tediosas, soníferas ou, no máximo, como as propriedades da água: insípida, incolor e inodora. Ainda aqui, não se trata de usar fragmentos, trechos, das falas desses sujeitos como ilustrações do nosso discurso, assim como fazemos com os discursos dos teóricos legitimados pela academia. Trata-se de entender que também aqueles que vivem, de fato, esses cotidianos são os legítimos autoresautoras dos discursos "com" os cotidianos.

Outro aspecto a ser por nós considerado vai ao encontro dos movimentos de tessitura e partilha dessas redes. As questões, temas, objetos de análise só se sustentam na perspectiva da pesquisa com o cotidiano quando se mostram como envolvidas, como inerentes aos processos de tessituras das redes que estão sendo tecidas pelos sujeitos cotidianos. Por que sempre tecidas junto a outras questões são sempre questões complexas (Morin). Qualquer imposição temática, qualquer desconsideração em relação às questões que estão sendo tecidas pelos sujeitos resulta em "descredenciamento", (que na maioria das vezes não são verbalizados) de nossas pesquisas pelos sujeitos cotidianos.

Em nossas conversas com nossos orientandos temos argumentado em favor dessa questão. Por vezes, surgem projetos ou propostas de pesquisas que não tomam como base a complexidade das redes cotidianas tecidas pelos sujeitos das escolas e, mais que isso, trazem as marcas da modernidade expressas, por exemplo, na lógica do bem e do mal, certo ou errado, como nos títulos: "Quais as vantagens e desvantagens..."; "Quais os limites e possibilidades...."; "Que mecanismos facilitam ou dificultam...", e outros. Há ainda, dentro dessa lógica, sintomas pela busca de um procedimento padrão, normativo, ideal, como nos títulos: "Como intervir...", "Como avaliar..."; "Que procedimentos são necessários...".

De modo geral, essas propostas, entre tantas outras, se distanciam das redes tecidas no cotidiano das escolas e se confinam em modelos teóricos que têm como pressupostos a busca pelas causas primeiras dos fatos e pela essência das coisas e dos sujeitos reforçando, quase sempre, naturalizações em relação à escola e, por efeito, à educação. Não são raras as discussões que partem de idéias como: "Os professores estão desmotivados para ensinar", "Os alunos só querem saber de notas, não se interessam pelo conhecimento", entre outras.

Linhares e Garcia (2001:43) abordam essa questão ao afirmarem que,

Quem não ouve e não faz comentários sobre as escolas? Se bem atentarmos para estas opiniões, veremos que elas, algumas vezes, se aproximam de conclusões fechadas que trancam a escola dentro dela mesma, acabando por deixar escapar a complexidade com que a vida nela se manifesta.

Quem de nós não ouviu expressões como estas? 'Na escola não se ensina nem aprende o que a vida requer'. 'A escola está cada vez pior' [...]

Sem pretender discutir o quanto de erros e acertos estas afirmações contêm — esforço que julgamos sem sentido — preferimos atentar para sua recorrência, que vai conquistando uma concordância generalizada que facilita seu deslizamento para um terreno das 'evidências', pronto a selar consensos, avalizadores de convicções e certezas.[...]

Falar dos perigos das unanimidades – sempre falsas e burras – não significa só lembrar Nelson Rodrigues, mas, sobretudo, cumpre o ofício de reiterar que o lugar da pesquisa e dos pesquisadores apenas se aproxima de um campo de conhecimento que o justifica quando se faz pelo exercício da resistência aos slogans e às certezas, mesmo quando estas estão respaldadas por extensas, intensas e autorizadas concordâncias e consensualidades.[...]

Entendemos que uma das razões que vêm obstruindo o desenvolvimento da reflexão educativa no Brasil é, justamente, o temor de estremecer um mundo rígido de certezas. Estas certezas vêm se alojando nos trabalhos de pesquisa educacional, como um tipo de a priori percorrendo, subterraneamente, todas as etapas de seu desenvolvimento. Cada vez que caímos nestas armadilhas, a pesquisa confirma o já sabido e perdem-se, coletivamente, oportunidades para revelar e afirmar a complexidade do campo educacional.

Pois indagamos – como investigar a escola ou os movimentos sociais que em sua luta incorporam a importância da educação se partimos de certezas que nos impedem de captar o inusitado, o surpreendente, o silenciado pelo autoritarismo?

Uma outra pista que estamos seguindo tem a ver com o fato de que nossa busca por tentar entender o que acontece no cotidiano das escolas e, sempre que convidado, tentar ajudar aos que lá estão, durante esses anos de pesquisa, traz as marcas das histórias por nós vividas na vida e na educação. Como defendi em outro texto, em nossas pesquisas com o cotidiano das escolas estamos sempre em busca de nós mesmos, de nossas histórias de vida, de nossos "lugares", tanto como alunos que fomos quanto como professores que somos. Estamos, de alguma forma, sempre retornando a esses nossos "lugares" (Lefebvre) "entrelugares" (Bhabha), "não-lugares" (Augé), de onde, de fato, penso que nunca saímos.





Assim, ao nos assumirmos como envolvidos na tessitura do "nosso" objeto de estudo, coloca-se para nós a impossibilidade de pesquisar ou de falar "sobre" os cotidianos das escolas. Como propus naquele outro texto (2003:160-161),

Se estamos incluídos, mergulhados, em nosso objeto, chegando, às vezes, a nos confundir com ele, no lugar dos estudos "sobre", de fato, acontecem os estudos "com" os cotidianos. Somos, no final de tudo, pesquisadores de nós mesmos, somos nosso próprio tema de investigação. Então, em nossos estudos "com" os cotidianos das escolas, no lugar de perguntas como: que significa essa atitude? Que quer dizer esse cartaz? Que significa esse texto? Qual o sentido dessa fala? Devemos perguntar: que leituras "eu" faço desse cartaz, texto ou fala?

Assim, em nossos estudos "com" os cotidianos das escolas, há sempre uma busca por nós mesmos. Apesar de pretendermos, nesses estudos, explicar os "outros", no fundo estamos nos explicando. Buscamos nos entender fazendo de conta que estamos entendendo os outros, mas nós somos também esses outros e outros "outros".

Por vezes, quando nós nos explicamos, pensando que explicamos os outros, falamos coisas próximas daqueles que queremos explicar. Mesmo assim, ainda somos os sujeitos explicados em nossas explicações. Somos caçacaçador. E com essas explicações nos aproximamos das explicações dos outros. Assim:

- Eu penso o cotidiano enquanto me penso...
- Eu faço parte desse cotidiano que eu penso... Eu também sou esse cotidiano...
  - Eu não penso "sobre" o cotidiano, eu penso "com" o cotidiano...
- Esses momentos, movimentos, processos, tentativas, possibilidades, de pensar "com" os cotidianos, de me pensar, possibilitam que eu me conheça ao mesmo tempo em que busco conhecer os outros...
  - Mas, eu também sou esses outros...
  - Sou todos aqueles que ali estão e também aqueles que já não estão
- Sou parte ausente de uma história passada recontada pelos sujeitos de hoje...
- Mas também sou parte de uma história presente ainda por ser contada pelos que virão...



Outra idéia que nos parece fundamental nas pesquisas com o cotidiano tem a ver com a dimensão "do lugar", "do habitado", "do praticado" "do vivido", "do usado", como defendem Certeau (1994, 1996), Augé (1994), Lefèbvre (1983, 1991) e outros. Ou seja, os estudos com o cotidiano das escolas acontecem em meio às situações do dia-a-dia, por entre fragmentos das vidas vividas. Mostram-se por meio de indícios (Ginsburg) efêmeros, pistas do que está, de fato, sendo *feitopensadofalado* pelos sujeitos cotidianos.

Os estudos com o cotidiano ao acontecerem em meio ao que está sendo feito, isto é, em meio aos processos de *tessitura* e *contaminação* das redes, expressam o "entremeado" das relações dessas redes nos diferentes *espaçostempos vividos*. Augé (1994:40-41) destaca essa dimensão da análise das singularidades ao afirmar que:

Além do peso maior dado, hoje, à referência individual, ou, se preferirem, à individualização das referências, é aos fatos de singularidade que se deveria prestar atenção: singularidade dos objetos, singularidades dos grupos ou das pertinências, recomposição de lugares, singularidades de toda ordem, que constituem o contraponto paradoxal dos processos de relacionamento, de aceleração e de deslocalização muito rapidamente reduzidas e resumidas, às vezes, por expressões como 'homogeneização – ou mundialização – da cultura'.

Essa dimensão do que é, de fato, *realizadopensadofalado* no "miudinho" dos cotidianos das escolas nos permite, enquanto *sujeitopesquisador*, além de poder afirmar que *o local tem importância* (Ferraço), poder nos assumir como pertencentes a diferentes redes que expressam o entremeado desses *saberesfazeres* cotidianos, associados aos diferentes *espaçostempos* vividos pelos sujeitos. Os fluxos desses *saberesfazeres* por entre essas redes e seus sujeitos se dão em meio ao acaso das lógicas rizomáticas (Deleuze & Guatarri) que os caracterizam.

Isto posto, o fato de situarmos nosso estudo nessa dimensão das singularidades dos acontecimentos e dos sujeitos cotidianos não significa um reducionismo da complexidade requerida pelas questões afins aos *currículos praticados* (Oliveira) ou *realizados* (Ferraço), ou à formação continuada.

Nesse sentido, há dois aspectos que precisam ser considerados. O primeiro deles nos coloca a necessidade dessa análise privilegiar os *saberespráticas* dos sujeitos cotidianos, assumidos como sujeitos complexos e encarnados (Najmanovich), sob pena de cairmos em situações e textos artificiais, hipotéticos, de simulação da realidade vivida. Para tanto, evocamos Najmanovich (2001, p. 93-94) quando escreve:

O sujeito, desde a perspectiva das ciências da complexidade, é uma 'unidade heterogênea', organização emergente da interação de sub-organizações entre as quais se destacam a cognição, a emoção e a ação, que são as formas de interação do sujeito com o mundo. 'O sujeito não é um ser, uma substância, uma estrutura ou uma coisa senão um devir nas interações'. As noções de 'história e vínculos' são os pilares fundamentais para a construção de uma nova perspectiva transformadora de nossa experiência do mundo não só no plano conceptual, mas que implica também [abrirmo-nos a uma nova sensibilidade e a outras formas de atuar e de conhecer], já que a partir do olhar complexo estas dimensões são inseparáveis no viver humano. O sujeito não é o dado biologicamente, mas o construído no intercâmbio em um meio social humano, que por sua vez está em interação constante com outros contextos. É através dos vínculos sociais de afeto, de linguagem, de comportamentos que o sujeito vai se auto-organizando. Agora, não devemos confundir o sujeito com a 'subjetividade'. 'Esta é a forma peculiar que adota o vínculo humano-mundo em cada um de nós, é o espaço de liberdade e criatividade, o espaço da ética. Mas o sujeito não é somente onde se assenta a subjetividade, senão uma organização complexa capaz também de objetivar, quer dizer, de se compor, de estabelecer acordos no seio da comunidade, de produzir um imaginário comum e, portanto, de construir sua realidade. O que os positivistas chamam de 'o mundo objetivo' é para as ciências da complexidade uma realidade construída a partir de um imaginário social compartilhado por esses sujeitos que são parte indissociável desse mundo. 'O mundo em que vivemos é um mundo humano, mundo simbólico, mundo construído em nossa interação com o real, com o que está fora da linguagem, com o mistério que opõe resistência às nossas criações e ao mesmo tempo é a condição de suas possibilidades.

O segundo aspecto nos é dado pela discussão de Oliveira (2003:57-58) em relação a Santos (2000) sobre *as escalas de leitura de mundo e suas articulações*, ao observar que,

Partindo das regularidades e permanências captadas nos estudos globalizantes realizados através de 'mapas em pequena escala', podemos construir os modelos, mas os modos como as realidades locais expressam as normas e as modificam pelas suas especificidades só podem ser compreendidos se 'descemos' às singularidades, só perceptíveis nos mapas em 'grande escala'. Mais que isso, acredito que estudar o cotidiano contribui para a compreensão do processo através do qual os aspectos comuns compartilhados por práticas sempre distintas são transformados pelas exigências de organização e de busca de regularidades colocadas pelo pensamento totalizante, em modelos constituídos pelos pontos de interseção nos conjuntos das práticas.

Nesses processos de tessitura e contaminação entre as redes de *saberesfazeres* dos sujeitos praticantes dos cotidianos das escolas em um mapa de grande escala (Santos), é que temos situado nossos temas de pesquisa. Dessa forma, estamos, em nossos estudos, envolvidos, mergulhados em movimentos de invenções e partilhas desses *saberesfazeres*, com destaque para artes de inventar o cotidiano (Certeau). Para esta possibilidade de mergulhar no cotidiano por ocasião da pesquisa, Alves (1998b:2) fala que,

O modo de 'ver' dominante no mundo moderno deverá ser superado por um 'mergulho' com todos os sentidos no que desejamos estudar; a este 'mergulho' temos chamado, pedindo licença ao poeta Drumond, de 'o sentimento do mundo'... Querer saber mais, buscando respeitar aquilo que Lefèbvre chama de 'a humilde razão do cotidiano', exige do/a pesquisador/a a isto dedicado que se ponha a sentir

o mundo e não só a olhá-lo, soberbamente, do alto. Não há para nós a postura de isolamento da situação possível a outra postura epistemológica... Não há outra maneira de se compreender a lógica do cotidiano senão sabendo que nela estamos inteiramente mergulhados... Buscar entender, de maneira diferente do aprendido, as atividades do cotidiano escolar ou do cotidiano comum, exige que estejamos dispostos a ver além daquilo que os outros já viram e muito mais: que sejamos capazes de mergulhar inteiramente em uma determinada realidade buscando referências de sons, sendo capazes de engolir sentindo variedades de gostos, caminhar tocando coisas e pessoas e se deixando tocar por elas, cheirando os cheiros que a realidade vai colocando a cada ponto do caminho diário.

Nosso mergulho no cotidiano das escolas vai ao encontro, então, dessas redes de *fazeressaberes* e dos sujeitos protagonistas de histórias cotidianas que inventam a educação. Nesse sentido, nos é de grande ajuda a discussão de Certeau e Giard (1996: 341-342), em relação ao que chamam de cultura ordinária. Para eles,

A cultura ordinária oculta uma diversidade fundamental de situações, interesses e contextos, sob a repetição aparente dos objetos de que se serve. A 'pluralização' nasce do uso ordinário, daquela reserva imensa constituída pelo número e pela multiplicidade das diferenças... Neste sentido, a cultura ordinária é antes de tudo uma 'ciência prática do singular', que toma às avessas nossos hábitos de pensamento onde a racionalidade científica é conhecimento do geral, abstração feita do circunstancial e do acidental. À sua maneira humilde e obstinada, a cultura ordinária elabora então o processo do nosso arsenal de procedimentos científicos e de nossas categorias epistêmicas, pois não cessa de rearticular saber a singular, de remeter um e outro a uma situação concreta particularizante e de selecionar seus próprios instrumentos e suas técnicas de uso em função desses critérios.

Outro aspecto abordado pelos autores e, de certo modo, anunciado anteriormente por nós, nos remete às limitações que enfrentamos nas análises dessa cultura ordinária dos sujeitos cotidianos. Como observam Certeau e Giard (1996: 341-342),

Conhecemos mal os tipos de operações em jogo nas práticas ordinárias, seus registros e suas combinações porque nossos instrumentos de análise, de modelização e de formalização foram constituídos para outros objetos e com outros objetivos. O essencial do trabalho de análise que deveria ser feito deverá inscreverse na análise combinatória sutil, de tipos de operações e de registros, que coloca em cena e em ação um fazer-com, aqui e agora, que é um ato singular ligado a uma situação, circunstâncias e atores particulares... Nossas categorias de saber ainda são muito rústicas e nossos modelos de análise por demais elaborados para permitir-nos imaginar a incrível abundância inventiva das práticas cotidianas. É lastimável constatá-lo: quanto nos falta ainda compreender dos inúmeros artifícios dos 'obscuros heróis' do efêmero, andarilhos da cidade, moradores dos bairros, leitores e sonhadores, pessoas obscuras das cozinhas. Como tudo isso é admirável.

Como tentativa de superar o problema colocado anteriormente de engessamento da vida cotidiana por meio do uso de categorias, estruturas ou classificações que, fatalmente, simplificam a diversidade e complexidade dessa cultura ordinária dos sujeitos cotidianos, temos buscado em autoras como Nilda Alves, outras alternativas metodológicas para a

pesquisa com o cotidiano. Nesse sentido, destacamos, num primeiro momento, a proposta sistematizada pela autora (2001:14-16) no livro "Pesquisa no/do cotidiano", onde defende:

Defendo, e não estou sozinha, que há um modo de fazer e de criar conhecimento no cotidiano, diferente daquele aprendido, na modernidade, especialmente, e não só, com a ciência. [...] Em relação ao método, tenho que começar por admitir que estou sempre cheia de dúvidas e sobre ele tenho muito que aprender. Mas, como sempre digo aos meus orientandos: 'É preciso fazer, para saber'. [...] Admito, ainda, que como a vida, o cotidiano é um 'objeto' complexo, o que exige também métodos complexos para conhecê-lo.

São quatro os aspectos que julgo necessário discutir para começar a compreender essa complexidade. O primeiro deles se refere [ao fato de que] a trajetória de um trabalho no cotidiano precisa ir além do que foi aprendido com as virtualidades da modernidade, na qual o sentido da visão foi exaltado. É preciso executar um mergulho com todos os sentidos no que desejo estudar. Pedindo licença ao poeta Drumond tenho chamado esse movimento de o sentimento do mundo.

O segundo movimento a ser feito é compreender que o conjunto de teorias, conceitos e noções que herdamos das ciências criadas e desenvolvidas na chamada modernidade e que continuam sendo um recurso indispensável, não é só apoio e orientador da rota a ser trilhada, mas, também e cada vez mais, limite ao que precisa ser tecido. Para nomear esse processo [...] estou usando a idéia de virar de ponta cabeça.

Para ampliar os movimentos necessários, creio que o terceiro deles, incorporando a noção de complexidade vai exigir a ampliação do que é entendido como fonte e a discussão sobre os modos de lidar com a diversidade, o diferente e o heterogêneo. Creio poder chamar a esse movimento de beber em todas as fontes.

Por fim, vou precisar assumir que para comunicar novas preocupações, novos problemas, novos fatos e novos achados é indispensável uma nova maneira de escrever, que remete a mudanças muito mais profundas. A esse movimento talvez se pudesse chamar de narrar e vida e literaturizar a ciência.

Dentre os movimentos propostos por Alves (2001), queremos destacar o uso de narrativas como possibilidades que temos encontrado, nas pesquisas com os cotidianos das escolas, de uma aproximação menos estruturante, menos edificante para a vida ali vivida e, por conseqüência, como possibilidades de expressão das redes tecidas nessas vidas.

De fato, as narrativas a que temos tido acesso dos sujeitos praticantes do cotidiano das escolas pesquisadas têm se revelado muito mais como potencialidades de expressões das relações, dos enredamentos, dos fluxos, das redes, do que, de fato, como descrição e/ou identificação do fato acontecido tal e qual aconteceu. As narrativas envolvem, ao mesmo tempo, diferentes lugares praticados pelos sujeitos narradores e diferentes relações de *fazeressaberes* desses narradores praticantes que são. A esse respeito, Alves e Garcia (2002:274-277), observam que,

Certeau [...] vem alertando para a importância de contos e cantos populares, de receitas, de explicações sobre o mundo, as 'artes de dizer e artes de fazer'. É preciso não esquecer as 'artes de viver e as artes de sobreviver', como possibilidades de novas formas de enriquecer o discurso científico – fazer ciência com sabor, diríamos nós – novas formas de dizer e de reconhecer o fazer, que incorporam conversas de comadres que aproximam o espaço público e o espaço privado, segundo demonstram as feministas, e que são reconhecidas hoje como importantes 'espaçostempos' de conhecimentos sobre comunicação, organização, planejamento e que dão às mulheres que entram tardiamente no mercado de trabalho um valor antes desconhecido.

Parece-nos necessário observar que a narratividade, a história narrada, não significa um retorno à 'descrição' que marcou a historicidade na época clássica, pois, ao contrário dessa, não há na primeira a 'obrigação' de se aproximar da 'realidade', mas sim de criar um espaço de ficção, aparentemente se subtraindo à conjuntura ao dizer: 'era uma vez...'.

É preciso, pois, que incorporemos a idéia que ao dizer uma história, somos 'narradores praticantes' traçando/trançando as redes dos múltiplos relatos que chegaram/chegam até nós, neles inserindo, sempre, o fio do nosso modo próprio de contar [g.n.]. Exercemos, assim, a 'arte de contar histórias', tão importante para quem vive o cotidiano do 'aprenderensinar'. Buscamos acrescentar ao grande prazer de contar histórias, o também prazeroso ato da pertinência do que é científico. É possível? Bem, se outros e outras fizeram antes de nós e continuam fazendo, por que não? [...]

Defendemos ser possível dialogar com o cotidiano da escola dentro de sua própria 'música', com a inventividade e as repetições que comporta. Mas para isso, precisamos contá-lo a partir de relatos orais que são, em tudo, diferentes das fontes escritas [...]

Narrar histórias é pois uma forte experiência humana, ampla tanto no tempo quanto no espaço, pois era assim que os antigos contavam a sua História, e esta forma narrativa pode ser encontrada em todos os lugares deste planeta, até hoje. Ela é também muito funcional nos espaçostempos culturais cotidianos, nos quais 'conta' – no sentido de ter importância – tanto a oralidade como a memória oral. Em primeiro lugar, porque como nela não é possível gerar categorias complexas próprias, são usadas as 'histórias da ação humana para armazenar, organizar e comunicar boa parte do que sabem', lembramos ainda com Ong. Além das culturas orais onde já foram bem estudadas por antropólogos de diversas correntes, essas histórias são, também no cotidiano, desde sempre, o repositório amplo do saber das ações humanas nesses contextos [...]

Nesses 'espaçostempos' cotidianos, a cultura narrativa tem grande importância por garantir formas, de certa maneira, duradouras aos conhecimentos, por poderem ser repetidas e recriadas, isto porque, embora, naturalmente, tenham um conteúdo que não garante a sua fixação, permitem uma resignificação, uma história diferente das que conhecemos em relação aos conhecimentos científicos ou políticos oficiais, que são sobretudo escritos. As narrativas podem, por exemplo, incluir 'dados' que sem nenhuma precisão são fixados e repetidos, embora sempre modificados pela leitura e experiência de cada um ou uma, tais como: uma 'pitada' de sal, 'algumas' folhas, 'certos' exercícios, uma história 'engraçada', uma 'solução' para um problema, um 'modo de fazer' os alunos escreverem um texto maior, uma 'indicação' de como ler um livro fazendo anotações e garantindo a escrita a seguir. Pequenas histórias que é só puxar os fios da memória para aparecerem, surpreendendo até quem as conta. É um pouco como o dito popular que diz 'quem conta um conto aumenta um ponto'.

Então, trabalhar com narrativas se coloca para nós como uma possibilidade de fazer valer as dimensões de *autoria*, *autonomia*, *legitimidade*, *beleza* e *pluralidade de estéticas* dos discursos dos sujeitos cotidianos. Trabalhar com histórias narradas se mostra como uma tentativa de dar visibilidade a esses sujeitos, afirmando-os como *autoresautoras*, também protagonistas dos nossos estudos.

Mesmo com todo o empenho e determinação de pesquisadores comprometidos, como *sujeitosindividuaiscoletivos* que se pensam "com" os cotidianos, ainda somos nós, alguns poucos, que decidimos que *fios*, que *lembranças*, que *relatos*, que *imagens*, que *histórias*, que *sons*, *sombras* e *silêncios* se tornarão "visíveis" aos "olhos" dos nossos leitores. Somos alguns poucos que, ao ousar "invadir" os cotidianos das escolas na tentativa de falar aos que ainda não se deram conta de que nada lá é lugar comum, repetição ou obviedade, acabaremos por decidir quais serão as "marcas" dos cotidianos a serem impressas em nossos textos.

Então, para que a pena nos seja leve, precisamos assumir nossos limites, amarras e impossibilidades não como *problemas*, mas como *condições necessárias* aos estudos "com" os cotidianos. Ainda aqui, precisamos assumir nossos textos em sua permanente condição de "discursos inacabados". O presente texto revela essa condição. Não se trata, ainda, de um estudo "com" os cotidianos das escolas. Mais uma vez, acabou por ser um texto "sobre" os cotidianos das escolas, apesar da nossa própria crítica.

Portanto, para que a pena continue leve, nessa tentativa de dar conta de nós mesmos e dos outros nos nossos estudos, precisamos pensar em possibilidades de discursos que possam registrar os pensamentos e palavras que transbordam pelas paredes e corredores das escolas e que nem sempre são ditas. Discursos que precisam incluir outros discursos, alternativos, e que apostam sempre nas suas próprias explicações. Discursos que ficam à espreita, esperando capturar microdiferenças que marcam as sutilezas das falas, dos gestos e das imagens que habitam os cotidianos. Discursos que tentam traduzir os idiomas e os modos de ser e existir dos sujeitos cotidianos em cujos corpos encontramos registradas as marcas dos usos e das transgressões. Discursos que têm olhos distraídos que deixam de ver outras tantas coisas além daquelas que foram tornadas visíveis. Discursos que, apesar do nosso *olhar congelador*, precisam dar conta das identidades movediças, dos hibridismos.

Discursos que, por mais vivos que possam parecer aos olhos dos *leitoresleitoras*, ainda estão muito longe de captar toda a intensidade da vida cotidiana. Os cotidianos estão pulsando muito mais fortemente do que qualquer análise que façamos "com" eles.

Discursos que nos angustiam pelos vazios que são deixados por entre as linhas escritas porque não há palavras que possam dar conta do que estamos querendo dizer naquele momento, como acontece com o autor desse texto, agora.

#### Algumas pistas dos sujeitos praticantes em nossas pesquisas com o cotidiano

Nossas conversas com os sujeitos das escolas nos têm levado a pensar nos currículos praticados e na formação continuada para além dos seus contextos teóricos imediatos. De fato, as escolas articulam-se com outros grupos sociais, com outros espaçostempos institucionais, através das redes de relações formais e informais que ligam seus sujeitos, e que os levam a assumir diferentes saberesfazeres na invenção do cotidiano, muitas vezes se opondo às políticas oficiais impostas às escolas.

Essas relações tecidas em redes criam, nas escolas, *ambientes movediços*, *entrelugares da cultura* (Bhabha), processos instituintes que possibilitam aos sujeitos praticantes viverem suas dimensões de *hibridização* (Bhabha).

Ao discutir a idéia de entre-lugar da cultura Bhabha (1998:20-21) observa que,

Os termos do embate cultural, seja através de antagonismo ou afiliação, são produzidos performativamente. A representação da diferença não deve ser lida apressadamente como o reflexo de traços culturais ou éticos 'preestabelecidos', inscritos na lápide fixa da tradição. A articulação social da diferença, da perspectiva da minoria, é uma negociação complexa, em andamento, que procura conferir autoridade aos hibridismos culturais que emergem em momentos de transformação histórica. O 'direito' de se expressar a partir da periferia do poder e do privilégio autorizados não depende da persistência da tradição; ele é alimentado pelo poder da tradição de se reinscrever através das condições de contingência e contraditoriedade que presidem sobre as vidas dos que estão 'na minoria'. O reconhecimento que a tradição outorga é uma forma parcial de identificação. Ao reencenar o passado, este introduz outras temporalidades culturais incomensuráveis na invenção da tradição. Esse processo afasta qualquer acesso imediato a uma identidade original ou a uma tradição 'recebida'.

Assim, como *sujeitos híbridos* que somos e praticando *saberesfazeres* nesses *entre-lugares* da cultura que também são as escolas, os sujeitos cotidianos inventam currículos e processos de formação continuada que, como no dizer de Bhabha, não se deixam aprisionar por identidades culturais (ou políticas), originais ou fixas. Como pondera o autor (1998:21),

Os embates de fronteira acerca da diferença cultural têm tanta possibilidade de serem consensuais quanto conflituosos; podem confundir nossas definições de tradição e modernidade, realinhar as fronteiras habituais entre o público e o privado, o alto e o baixo, assim como desafiar as expectativas normativas de desenvolvimento e progresso.

Nesses *embates de fronteira acerca da diferença cultural* são realizados processos de *tradução*. Nesse sentido, Bhabha (s/d:36) considera que,

A diferença de culturas não pode ser uma coisa para ser encaixada numa moldura universalista. Culturas diferentes, a diferença entre as práticas culturais, a diferença na construção de culturas dentro de grupos diferentes, com grande freqüência fazem existir no seu meio, e entre elas próprias, uma incomensurabilidade. Por mais racional ou 'racionalista' que alguém seja (pois o racionalismo é uma ideologia, não apenas um modo de ser sensato), na realidade é muito difícil, e até mesmo contraproducente e impossível, tentar e conseguir juntar diferentes formas de cultura, pretendendo que elas possam coexistir facilmente. A suposição de que, em algum nível, todas as formas de diversidade cultural sejam passíveis de compreensão com base num conceito particular universal, seja este o de 'humanidade', 'classe' ou 'raça', pode ser a um só tempo muito perigosa e muito limitadora na tentativa de compreender os modos pelos quais as práticas culturais constroem seus próprios sistemas de significação e organização social.

Tanto o relativismo, quanto o universalismo têm suas formas radicais, que podem ser mais atraentes, mas até essas fazem parte basicamente de um mesmo processo. Neste ponto eu gostaria de apresentar a noção de 'tradução cultural' (e meu uso da palavra é inspirado pelas próprias observações originais de Walter Benjamin sobre o trabalho de tradução e a tarefa do tradutor), para sugerir que todas as formas de cultura estão de algum modo relacionadas umas com as outras, porque cultura é uma atividade significante ou simbólica. A articulação de culturas é possível não por causa da familiaridade ou similaridade de *conteúdos*, mas porque todas as culturas são formadoras e constituidoras de temas – são práticas interpelantes. [...] Nenhuma cultura é completa em si mesma, nenhuma cultura se encontra a rigor em plenitude...

Por tradução eu me refiro, antes de tudo, a um processo pelo qual, a fim de objetivar o sentido cultural, é forçoso haver sempre um processo de alienação e de secundariedade *em relação a si próprio*. Sob esse aspecto, não há 'em si mesmo' nem 'por si mesmo' no interior das culturas, porque elas sempre estão sujeitas a formas intrínsecas de tradução. Tal teoria da cultura se aproxima de uma teoria da linguagem, como parte de um processo de traduções — usando esta palavra como antes, não no sentido estritamente lingüístico de tradução, como um 'um livro traduzido do francês para o inglês', mas enquanto um motivo ou tropo como sugere Benjamin para a atividade de deslocamento dentro do signo lingüístico.

Desenvolvendo essa noção, a tradução é também uma maneira de imitar, mas num sentido traiçoeiro e deslocante – o de imitar um original de tal modo que a sua prioridade não é reforçada e sim, pelo próprio fato de ele *poder* ser simulado, reproduzido, transferido, transformado, tornado um simulacro e assim por diante: nunca o original se conclui ou se completa em si mesmo. O 'originário' está sempre aberto a tradução, portanto nunca pode ser dito que tenha um momento antecedente, totalizado de sentido ou de ser – essência. E o que isso de fato quer dizer é que as culturas só são constituídas em relação a essa alteridade interna à sua própria atividade formadora de símbolos que as faz estruturas descentradas – e que através desse deslocamento ou liminaridade abre-se a possibilidade de se articularem práticas e prioridades culturais *diferentes* e mesmo incomensuráveis.

Assim, os diferentes processos de tradução cultural possibilitam o surgimento de costumes locais, na maioria das vezes compartilhados, mas que não são uniformes nem definitivos. Ainda aqui, há que se destacar que, em meio às redes, as individualidades híbridas buscam ser preservadas. Não se tratam de homogeneidades indiferenciadas, suprimidas ou reprimidas pelo coletivo ou pela busca de ma essência. Os sujeitos *individuaiscoletivos*, cada um a seu modo, deixam suas marcas com os seus *fazeressaberes*.

As redes tecidas em meio à articulação dos contextos culturais, políticos, sociais, econômicos, religiosos, familiares..., vividos pelos sujeitos cotidianos, produzem diferentes *saberesfazeres* dependendo das necessidades e/ou interesses pessoais e/ou locais, das histórias de vida, formações, valores e intenções.

Com isso, os *saberesfazeres* que os sujeitos praticam nos cotidianos escolares não são definidos apenas institucionalmente, de acordo com as normas decorrentes da lógica hierárquica de funções e/ou formações. A visão estrutural-funcionalista prescritiva que normalmente define essas *práticassaberes* é superada a partir das relações de *saberpoder* que se dão nas redes *locaisglobais*. Como já dito, as *práticassaberes* que se tecem em redes apontam para a caracterização de sujeitos híbridos, sem qualquer possibilidade de uma perspectiva de essência dos mesmos.

Outro aspecto a ser destacado do ponto de vista do currículo e da formação que se realizam nos cotidianos das escolas nos mostra que, em meio às redes e contextos vividos, os diferentes *saberespráticas* têm na relação solidária (Maturana & Varela) sua expressão mais visível. O currículo e a formação continuada assumidos em meio às redes tecidas estão encharcados de relações que advogam em favor dos princípios de coletividade e solidariedade. Ao contrário da lógica que estimula e valoriza práticas individualistas e de competição, as redes tecidas e compartilhadas pelos sujeitos no cotidiano das escolas nas quais as pesquisas aconteceram apontam para ações coletivas que são realizadas de modo a se buscar saídas para os problemas enfrentados. Não há imobilismo. Há resistência.

Assim, nas invenções dos currículos e dos processos de formação continuada há, entre esses sujeitos cotidianos, processos auto-organizativos espontâneos, impossíveis de serem desconsiderados ou subestimados. Em nossas vivências nos cotidianos das escolas pudemos compreender que, sobretudo, também são em meio a essas relações que se auto-organizam que os *saberesfazeres* são inventados pelos sujeitos.

Se a força e a beleza do cotidiano das escolas estão nas redes que têm no coletivo sua expressão máxima, (apesar das marcas do individualismo também se fazerem presentes), e os processos pedagógicos se configuram como auto-organizativos então, é para e com os sujeitos enquanto expressões desse coletivo que têm que ser pensadas e realizadas as ações e propostas políticas que pretendam transformações significativas.

Nas redes de relações e ações vividas nos cotidianos das escolas, raras as ocasiões em que são tomadas atitudes que podem ser explicadas de forma pontual, isolada dessas redes. Os sujeitos dos cotidianos das escolas nos têm ensinado que, nas redes cotidianas, o eu só se produz, só se constitui, nas relações com o outro.

As redes cotidianas estão encharcadas de ajudas e pactos. Estão atravessadas por diversos processos instituintes. Então, é nesses processos coletivos que devemos prestar atenção no sentido de participar, ajudar e intervir. É nas práticas instituintes realizadas pelos seus coletivos que as escolas revelam suas energias e utopias políticas.

De fato, os *fazeressaberes* coletivos dos sujeitos das escolas estão, o tempo todo, atravessados por questões políticas e, nesse sentido, têm mostrado que as possibilidades de transformação e luta estão sempre colocadas, estão presentes nesses cotidianos das escolas, não necessariamente sendo assumidas com a mesma intensidade pelos sujeitos. Nesse sentido, valeria a reflexão que nos propõe Lefebvre (1991:21-22),

'Ou' empregamos nossas energias práticas (aquelas de que todo indivíduo dispõe enquanto ser social), para fortificar as instituições, as ideologias existentes — o estado ou uma igreja, um sistema filosófico ou uma organização política — e ao mesmo tempo nos empenhamos em consolidar o cotidiano sobre o qual se estabelecem e se mantém essas 'superestruturas'; 'ou' nos dedicamos a 'mudar a vida'. Em outras palavras, 'ou' erigimos em absolutos, em idéias platônicas as instâncias que se elevam acima do cotidiano com a pretensão de regê-lo — 'ou então' tornamos relativas essas entidades (Estado, igrejas, culturas etc), recusamos substancializar (descobrir a substância delas, o ser escondido da realidade humana), desvalorizamo-las, valorizando o que elas depreciam e sobre o qual elas pesam, considerando-o nada mais que um resíduo: o cotidiano. 'Ou' trabalhamos para esmagar esse residual, 'ou' consideramos o irredutível, o preciso conteúdo das formas abstratas e das diferenças concretas. 'Ou' nos colocamos a serviço das 'causas', 'ou' ajudamos a humilde razão do cotidiano..

Por fim, como já destacado, também buscamos discutir a impossibilidade de se pensar, de se pesquisar as redes cotidianas de *saberesfazeres* fora dos *espaçostempos* cotidianos e dos sujeitos que praticam esses *espaçostempos*. Ou seja, essas pesquisas não podem assumir essas redes como modelos ou teorias externas aos cotidianos, mas precisam assumi-las em sua condição de existência efêmera nos movimentos diários.

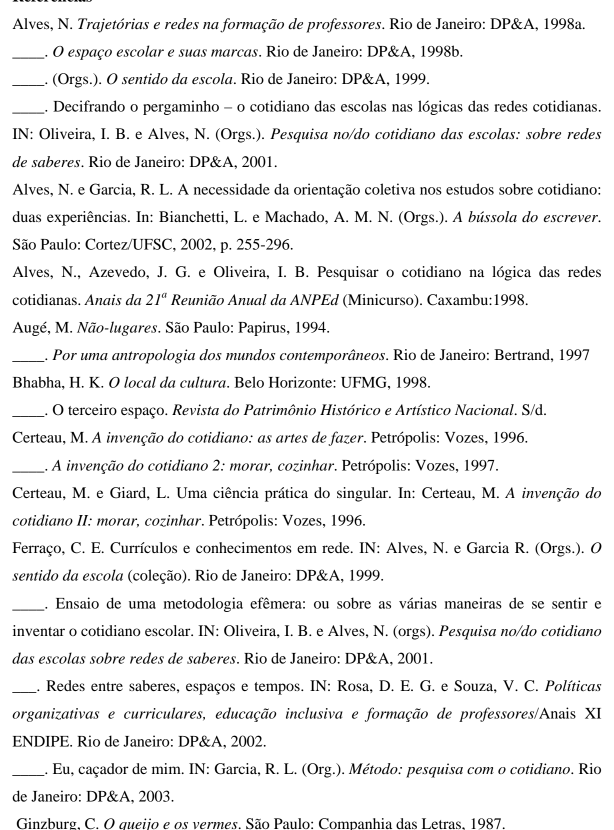
Nesse sentido, os sujeitos cotidianos, a cada dia, se inventam e, ao se inventarem, inventam a escola. Por isso não há repetição, não há mesmice. A rotina é algo que se realiza a cada dia de forma diferente e que se expressa nas tentativas de enfrentamentos das questões que se colocam nas escolas. A cada dia, outras questões e outros enfrentamentos, com a marca da humildade dos praticantes, ao assumirem que não podem e não conseguem controlar tudo e todos ao mesmo tempo, cientes que a lógica determinista e causal não lhes possibilita uma ação que rompa com as estruturas que aprisionam a vida na escola.

Pelo contrário, nas saídas inventadas, diante dos impasses vividos, os sujeitos cotidianos das escolas sabem que são muitas e diferentes as inseguranças, os desafios, as dúvidas, os caminhos e atalhos a serem trilhados. Isto porque não há uma única lógica que rege esses processos, mas há diferentes possibilidades de lógicas. Alves, Azevedo e Oliveira (1998:1) falam dessas lógicas ao se referirem à questão dos valores. Segundo as autoras,

A multiplicidade e a complexidade de relações, no caso da escola, entre cotidiano, conhecimento e currículo vai nos exigir, de início, a incorporação das noções de redes de conhecimentos e de tessitura do conhecimento em rede, na compreensão de que estamos, permanentemente imersos em redes de contatos diversos, diferentes e variados nas quais criamos conhecimentos e que, neste cotidiano, tecemos nossos conhecimentos com os conhecimentos de outros seres humanos, permitindo, assim, a produção de outros conhecimentos em redes. Desta maneira, não só não podemos identificar todas as origens de nossos tantos conhecimentos, como eles só podem começar a ser explicados se nos dedicarmos a perceber as intrincadas redes nas quais são verdadeiramente enredados. Se vamos investigar, por exemplo, os valores, estes conhecimentos especiais com os quais orientamos nossas ações, especialmente em seu aspecto negativo - os preconceitos - quase que com certeza não conseguiremos (e mais comumente, não poderemos, pelas mesmas múltiplas questões que lhes facilitaram o aparecimento) identificar em que intrincadas redes de relações cotidianas os fomos criando e firmando, transformando-os em 'verdades' orientadoras. Por isto mesmo é que para identificar, caracterizar, analisar e, no exemplo dado, superar estes conhecimentos 'verdadeiros', será preciso trabalhar com suas próprias lógicas, o que exige muito trabalho já que tão pouco delas conhecemos.

Assim, é preciso que possamos buscar entender essas lógicas, buscar apreender alguns de seus fragmentos, como tentativa de análise e/ou intervenção na vida cotidiana. Nesse sentido, o paradigma indiciário proposto por Carlo Ginsburg tem sido, em nossas pesquisas, de fundamental importância, sobretudo pela impossibilidade, a partir das pistas encontradas no cotidiano, de usarmos as palavras no singular para nos referirmos à diversidade encontrada.

#### Referências



| Mitos, emblemas e sinais. São Paulo: Companhia das Letras, 1989                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Heller, A. O cotidiano e a história. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.                   |
| A filosofia radical. São Paulo: Brasiliense, 1983.                                        |
| Lefebvre, H. Lógica formal, lógica dialética. Rio de Janeiro: C. Brasileira, 1983.        |
| A vida cotidiana no mundo moderno. São Paulo: Ática, 1991.                                |
| Linhares, C. F. e Garcia, R. L. Simpósio Internacional Crise da Razão e Crise da Política |
| na Formação Docente. Rio de Janeiro: Ágora da Ilha, 2001.                                 |
| Maturana, H. e Varela, F. A árvore do conhecimento. Campinas: E. Psy, [19].               |
| Monteiro. J. M. N. B. Retalhos de vida: ou sobre tessituras na formação continuada.       |
| Dissertação de Mestrado. UFES: 2003.                                                      |
| Morin, E. Introdução ao pensamento complexo. Lisboa: Instituto Piaget, 1990.              |
| O problema epistemológico da complexidade. Sintra: M. Martins, [19].                      |
| As grandes questões do nosso tempo. Lisboa: Editorial Notícias, [19].                     |
| Najmanovich, D. O sujeito encarnado: questões para pesquisa no/do cotidiano. Rio de       |
| Janeiro: DP&A, 2001.                                                                      |
| Oliveira, I. B. Currículos praticados: entre a regulação e a emancipação. Rio de Janeiro: |
| DP&A, 2003.                                                                               |
| Sacristán, G. Currículo e diversidade cultural. IN: Silva, T. T. e Moreira, A. F.         |
| (Orgs.), Territórios contestados, Petrópolis: Vozes, 1995.                                |